
 
1 

 

 

LECTIO DIVINA 

DOMINGO V del tiempo ordinario (ciclo A) 

 

 

 

Evangelio: San Mateo 5, 13-16 

 

En aquel tiempo, dijo Jesús a sus discípulos: 

«Vosotros sois la sal de la tierra. Pero si la sal se vuelve sosa, ¿con qué 

la salarán? 

No sirve más que para tirarla fuera y que la pise la gente. 

Vosotros sois la luz del mundo. No se puede ocultar una ciudad puesta 

en lo alto de un monte. 

Tampoco se enciende una lámpara para meterla debajo del celemín, sino 

para ponerla en el candelero y que alumbre a todos los de casa. 

Brille así vuestra luz ante los hombres, para que vean vuestras buenas 

obras y den gloria a vuestro Padre que está en los cielos».  



 
2 

Mateo ensambla dos imágenes (en los otros dos evangelios sinópticos se 
encuentran separadas; cf Mc 9,49 y Lc 14,34ss para la «sal»; Mc 4,21 y Lc 8,16; 
11,33 para la «luz») y las utiliza para crear, en el contexto del «sermón de la 
montaña», una especie de engranaje entre el texto de las bienaventuranzas (5,1-
12) y el de la Ley (5,17-46). Se quiere poner el acento en la tarea confiada a los 
discípulos, que deben vivir, en referencia a tierra-mundo, de modo no distinto y 
separado, sino como alternativa. El empleo del «vosotros sois» resalta la unión 
entre las dos metáforas de nuestro texto y la última bienaventuranza precedente. 

La primera imagen, la de la sal, sugiere los diferentes modos conocidos de utilizar 
este elemento natural e indispensable: sazona las comidas, conserva y preserva los 
alimentos y, en el terreno específicamente religioso, está relacionada con los 
sacrificios de oblación (Lv 2,13; Ez 43,24). Si la sal se desvirtúa (eventualidad 
posible, puesto que la sal se obtenía con técnicas rudimentarias e imperfectas, y sin 
mayor control de calidad), no sirve para nada, «para tirarla fuera y que la pisen». En 
estas dos últimas expresiones, es evidente que la referencia al juicio de Dios, bien 
sea con «echar/tirar», que Mateo también usa en otros contextos, o «pisotear», 
término utilizado por Isaías para describir la suerte reservada a los impíos (10,6; 
25,10; etc.), está dirigida al discípulo que no realiza debidamente su vocación y se 
vuelve «insípido». 

La segunda indicación dada a los discípulos a través de la imagen de la luz, y 
relacionada con la de la ciudad, se enlaza con la idea profética de la peregrinación 
de los pueblos, quienes de ahora en adelante serán atraídos no por Jerusalén (cf Is 
2,2-5), sino por la luz de Cristo irradiada mediante los discípulos. El horizonte de 
esta «difusión» se expande para que alcance a todos los pueblos; no se puede 
circunscribir, igual que no se puede ocultar el resplandor difundido por una lámpara 
colocada en el centro de la casa. Un imperativo, «brille», cierra el texto e invita al 
oyente a depurar su adhesión personal al Evangelio conforme a la facultad de 
realizar «buenas obras» (no mencionadas aquí, aunque sí explicitadas en Mt 
25,35ss), que den gloria al Padre celestial. Sin esta praxis, el seguimiento resulta 
insípido, y el camino, incierto, envuelto en tinieblas. 

 

MEDITATIO 

Para las personas que buscan el sentido que anime su vida, la Palabra de Jesús 
abre perspectivas siempre inéditas, añade colores sorprendentes e impensables y 
proporciona el deseo de un proyecto de vida radicalmente diferente del que pueden 
ofrecer las realidades del «mundo». Una vez degustado el «sabor» nuevo de una 
existencia iluminada por Cristo, no hay más posibilidad para aquello que a menudo, 
y de modo mediocre, satisface fugazmente nuestros deseos de felicidad, 
dejándonos insatisfechos y decepcionados. Cuando permitimos que se avive el 
anhelo de una vida plena y «en abundancia» (cf Jn 10,10), que dé sentido auténtico 
a nuestro ser y a nuestro obrar, permitimos que una fuerza, la del Espíritu, que 
trasciende nuestra valía, se manifieste al mundo a través de nosotros.  



 
3 

«Sal» y «luz», tesoro valioso que llevamos en vasijas de barro, son dones no para 
retenerlos, sino para verterlos en los lugares donde se ha perdido el gusto y la 
esperanza de una vida digna de ser vivida o cuando alguien ha apagado la 
confianza. 

Ninguna ritualidad exterior puede reemplazar las implicaciones más que 
comprometedoras descritas por Isaías: los gestos de compartir, la opción en favor 
de quienes sufren la privación injusta y forzada de aquellos bienes necesarios para 
vivir y que hacen visible y creíble la fe. La misión, y con ella el discípulo del 
Evangelio, conoce los tiempos del mensaje gritado desde las azoteas y la difusión 
de la Palabra escandalosa de la cruz hasta los confines del mundo, y también sabe 
reconocer los momentos silenciosos, discretos, extraordinariamente potentes de 
una caridad solidaria, de la que hablan las «buenas obras» que dan gloria al Padre, 
que está en los cielos. La comunidad cristiana no vive separada del mundo, sino 
inmersa en los acontecimientos de su tiempo, en los que está llamada a obrar: 
como la sal, que en sí no es ninguna comida y sólo unida, mezclada, deshecha en 
los alimentos, puede desarrollar su cometido; de la misma forma, la Palabra que el 
creyente anuncia tiene que penetrar y vivificar desde dentro los ambientes en los 
que es sembrada. Es un quehacer fiel y constante que debe hacerse presente en 
un testimonio de vida sencillo y sobrio, a veces trémulo y «débil», pero revestido de 
la fuerza de Dios, quien asegura su validez y eficacia. 

 

ORATIO 

Padre, fuente de misericordia y de justicia, que cuidas de todos tus hijos, escucha el 
grito de los pobres, sé refugio del afligido y desconsolado. También en nuestros 
días hay desposeídos de bienes, privados de dignidad, hambrientos de pan y de 
amor. Y hartos y satisfechos, con almacenes repletos y casas vacías, envanecidos 
con sus rezos y ayunos, que huelen a incienso y no perfuman la vida. 

En tu Hijo Jesús nos has revelado tu predilección por los pequeños, te has 
mostrado compasivo y misericordioso con quienes confían en ti. Él, desnudo y 
crucificado, le indica a quien quiere seguirle un camino serio y arriesgado, una 
puerta estrecha por donde no se puede pasar si no nos liberamos de las ataduras 
que suponen el patrimonio, los bienes, la cultura, las estrategias pastorales. 

Padre, no queremos poseer mayor honor ni tener mayor gloria que el nombre de tu 
Hijo crucificado y resucitado, más preciado y valioso que el oro y la 'plata, para 
levantar y hacer andar a quien tiene necesidad de esperanza. Su Palabra es la luz 
que nos confías para reavivar los lugares aprisionados por las tinieblas; el 
Evangelio es la lámpara que no se consume, el sabor incorruptible para incorporar 
a la existencia. Entonces brillarán nuestras buenas obras como un sol sin ocaso, 
porque ha prendido tu resplandor. 

 



 
4 

CONTEMPLATIO 

No se enciende una lámpara para ponerla debajo de celemín. ¿Qué es la lámpara? 
En realidad, Dios se ha servido del celemín como símil apropiado para la sinagoga, 
pues ésta acumuló para sí los frutos producidos y mantuvo fija la medida a 
observar. No obstante, ahora, con la llegada del Señor, se encuentra vacía, sin 
frutos e incapaz de ocultar la luz. Desde este momento, la lámpara de Cristo no 
puede ponerse debajo de ninguna vasija, ni ocultarse bajo la tapadera de la 
sinagoga; al contrario, suspendida del leño de la pasión, tiene que irradiar la luz 
eterna a todos los que habitan en la Iglesia. Los apóstoles son exhortados a brillar 
con una luz semejante para que, viendo sus obras, alaben a Dios, de modo que 
nuestras obras, aunque no les prestemos atención, resplandezcan entre quienes 
vivimos (Hilario de Poitiers, Comentario a Mateo IV, 13). 

 

ACTIO 

Repite con frecuencia y vive hoy la Palabra:  

«Encomienda al Señor tu camino, confía en él, que él actuará.» (Sal 37,5ss). 

 

PARA LA LECTURA ESPIRITUAL 

[…] Y lo que le sucede a la Iglesia nos sucede también a cada uno de nosotros en 
particular. Sus peligros son nuestros peligros. Sus combates son nuestros 
combates. Si la Iglesia fuera en cada uno de nosotros más fiel a su misión, ella 
sería, sin duda ninguna, lo mismo que su mismo Señor, mucho más amada y 
mucho más escuchada; pero también, sin duda alguna, sería, como él, más 
despreciada y más perseguida: «Yo les he dado Tu Palabra y el mundo los 
aborreció» (Jn 17,14; cf. 15,10-21). Si los corazones se manifestaran más 
claramente, el escándalo sería mucho más evidente, y este escándalo supondría un 
nuevo impulso para el cristianismo, porque «adquiere un poder mayor cuando es 
aborrecido por el mundo» (san Ignacio de Antioquía, Ad Romanos III, 3). El que el 
anticlericalismo esté «en baja», cosa de la que solemos felicitarnos, puede no ser 
siempre una señal feliz. Es verdad que este fenómeno puede ser debido a un 
cambio en la situación objetiva o a un mejoramiento tanto de una parte como de la 
otra, pero también podría significar que aquellos por quienes se conoce a la Iglesia, 
aun proponiendo todavía al mundo algunos valores dignos de estimación, se 
hubiesen acomodado a él, a sus ideales, a sus cláusulas y a sus costumbres. En 
ese caso, dejarían de ser embarazosos. Que la sal se puede desazonar es cosa 
que nos repite el Evangelio. Y si vivimos -me refiero a la mayor parte de los 
hombres- relativamente tranquilos en medio del mundo, esto quizá sea debido a 
que somos tibios (H. de Lubac, Meditación sobre la iglesia, Ediciones Encuentro, 
Madrid 31988, 162: traducción, Luis Zorita). 


