LECTIO DIVINA
Il DOMINGO - Tiempo ordinario (ciclo A)

Evangelio: San Juan 1, 29-34

En aquel tiempo, al ver Juan a Jesus que venia hacia él, exclamo:

«Este es el Cordero de Dios, que quita el pecado del mundo. Este es
aquel de quien yo dije: “Tras de mi viene un hombre que esta por delante
de mi, porque existia antes que yo”. Yo no lo conocia, pero he salido a
bautizar con agua, para que sea manifestado a Israel».

Y Juan dio testimonio diciendo:

«He contemplado al Espiritu que bajaba del cielo como una paloma, y se
posoO sobre él.

Yo no lo conocia, pero el que me envio a bautizar con agua me dijo:

“Aquel sobre quien veas bajar el Espiritu y posarse sobre €él, ese es el
que bautiza con Espiritu Santo”.

Y yo lo he visto y he dado testimonio de que este es el Hijo de Dios».



La solemne apertura del evangelio habia presentado a la Palabra eterna del Padre
entrando en la historia de los hombres y convirtiéendose en Jesus de Nazaret. Era
necesario encontrar un nexo para que Jesus pudiera vincularse concretamente en
la historia. Todos los profetas habian hablado de él. El ultimo, dotado de un carisma
particular, el «precursor», se llama Juan. En un estupendo primer plano, el Bautista
es presentado como el testigo leal. Ese que empeia todo su ser en hablar de
Jesus, reconociéndolo como el Mesias y proporcionando las credenciales
fundamentales. Su testimonio se expresa con tres frases: Jesus es «el cordero de
Dios, que quita el pecado del mundo»; el Espiritu se ha posado sobre él y
permanece de forma estable; Jesus es el elegido de Dios, es decir, el «Hijo de
Dios».

La obra principal de Jesus consiste en «quitar el pecado del mundo». Para Juan, el
evangelista, existe un unico pecado: rechazar la Luz que ha venido al mundo para
iluminar a todos los hombres. Rechazar a Cristo es el mayor y Unico pecado; las
demas transgresiones son manifestaciones incompletas. Jesus cumplird esta
colosal obra de reconciliacion entre Dios y el ser humano porque él mismo es Dios.
El texto lo dice claramente. La escena del bautismo sirve para mostrar la presencia
del Espiritu, que desciende sobre Jesus y permanece sobre él.

MEDITATIO

Aunque hay pluralidad de funciones o diversidad de llamadas, el fin debe ser
comun: la realizacion de si mismos y la gloria de Dios. Puesto que la vocacién viene
de Dios, él, que es unidad y amor, convoca a todos a la plena realizacion. El siervo
de la primera lectura ha sido enviado para llevar la luz a todos los pueblos. Ya no
existen barreras, ni muros divisorios, sino un Unico y gran proyecto: construir la
familia humana, ligada por la misma ley que le une con Dios, dador de todo bien.

Pablo, en la segunda lectura, se dirige a la comunidad -y a nosotros hoy-
presentandose como apostol que ha recibido una mision que cumplir. Toma consigo
a Sostenes -idealmente, a todo hermano en la fe- recordando que todos tienen
como encargo un servicio apostélico. Desde la pluralidad de papeles, es comun el
empefio de dar a conocer y amar a Jesucristo. Pablo es el instrumento elegido por
Dios para hacer llegar a numerosos pueblos el mensaje del Evangelio.

El evangelio muestra la vocaciéon de Juan, ser el precursor y mensajero que
anuncia la presencia de Jesus. El Bautista no se limita a una atestacion fisica
(«esta aqui, es aquél de alli»), sino que expresa que toda verdadera vocacion,
incluida la nuestra, antes de ser testimonio externo, es descubrimiento interior de la
realidad de Cristo. El es «el Cordero que quita el pecado del mundo». El carga con
nuestras miserias y transforma la iniquidad en santidad. En él, todos podemos
esperar un nuevo nacimiento, del agua y del Espiritu, para construir una sociedad
donde la fraternidad sea el estatuto y el amor la Unica regla de convivencia.

En Cristo, con Cristo y por Cristo, tiene hueco y sentido nuestra vocacion;
conservamos la propia originalidad, que debe desarrollarse completamente;



encontramos el tiempo y el modo apropiado para relacionamos con Dios. Insertados
en Cristo, el bautizado se realiza en la singularidad exclusiva de su ser y en la
comunién de una humanidad que, con Cristo, camina al encuentro del Padre para
rendirle eterna alabanza.

ORATIO

Para que tuviéramos la luz, te hiciste ciego.

Para que obtuviéramos la union, experimentaste la separacion del Padre.

Para que poseyéramos la sabiduria, te hiciste «ignorancia».

Para que nos revistiéramos de la inocencia, te convertiste en «pecado».

Para que esperaramos, casi te desesperaste.

Para que estuviera Dios en nosotros, lo sentiste lejos de ti.

Para que fuera nuestro el cielo, sentiste el infierno.

Para darnos una apacible morada en la tierra entre cientos de hermanos, fuiste
excluido del cielo y de la tierra, de los hombres y de la naturaleza.

Eres Dios, eres mi Dios, nuestro Dios de amor infinito. (Chiara Lubich, «Perché
fosse nostro il cielo», en Citta Nuova, 1975/3, p. 35).

CONTEMPLATIO

TU eres en verdad el Unico Sefior; tu, cuyo dominio sobre nosotros es nuestra
salvacion, y nuestro servicio a ti no es otra cosa que ser salvados por ti. Por esto
has querido que el Hijo de tu diestra, el hombre que has confirmado para ti, sea
llamado Jesus, es decir, Salvador, porque «é€l salvara a su pueblo de los pecados».
Y «ningln otro puede salvar». El nos ha ensefiado a amarlo cuando, antes que
nadie, nos ha amado hasta la muerte en la cruz. Por su amor y afecto suscita en
nosotros el amor hacia él, que fue el primero en amarnos hasta el extremo.

Asi es, desde luego. Tu nos amaste primero para que nosotros te amaramos. No es
gue tengas necesidad de ser amado por nosotros, pero nos habias hecho para algo
gue no podiamos ser sin amarte [...].

Tal es la Palabra que tu nos dirigiste, Sefior: el Verbo todopoderoso que, en medio
del silencio que mantenian todos los seres es decir, el abismo del error-, vino desde
el trono real de los cielos a destruir enérgicamente los errores y a hacer prevalecer
dulcemente el amor. Y todo lo que hizo, todo lo que dijo sobre la tierra, desde los
oprobios, los salivazos y las bofetadas, hasta la cruz y el sepulcro, no fue otra cosa
gue la Palabra que tu nos dirigias por medio de tu Hijo, provocando y suscitando,
con tu amor, nuestro amor hacia ti. Sabias, en efecto, Dios creador de las almas,
gue las almas de los hombres no pueden ser constrefiidas a ese afecto, sino que
conviene estimularlas, porque donde hay coaccién no hay libertad, y donde no hay
libertad no existe justicia tampoco.



Quisiste, pues, que te amaramos los que no podiamos ser salvados por la justicia,
sino por el amor, pero no podiamos tampoco amarte sin que este amor procediera
de ti. Asi pues, Sefior, como dice tu apostol predilecto, y como también aqui hemos
dicho, ti nos amaste primero, y te adelantas en el amor a todos los que te aman.
Nosotros, en cambio, te amamos con el afecto amoroso que ta has depositado en
nuestro interior. Por el contrario, tu, el mas bueno y el sumo bien, amas con un
amor que es tu bondad misma, el Espiritu Santo que procede del Padre y del Hijo,
el cual, desde el comienzo de la creacion, se cierne sobre las aguas, es decir, sobre
las mentes fluctuantes de los hombres, ofreciéndose a todos, atrayendo hacia si
todas las cosas, inspirando, aspirando, protegiendo de lo dafino, favoreciendo lo
beneficioso, uniendo a Dios con nosotros y a nosotros con Dios (del tratado de
Guillermo, abad del monasterio de San Teodorico, Sobre la contemplacion de Dios
9-11; ss 61, 90-96).

ACTIO
Repite con frecuencia y vive hoy la Palabra:

«Esta escrito en el libro que cumpla tu voluntad» (Sal 39,8b-9a).

PARA LA LECTURA ESPIRITUAL

Con cada persona viene al mundo un ser nuevo gque no ha existido nunca, alguien
original y unico. «Cada israelita esta obligado a reconocer y considerar que es Unico
en el mundo, que jamas ha existido nunca ningun hombre idéntico a él: si ya
hubiera existido un hombre idéntico, no tendria sentido su existencia. Cada persona
es diferente y debe realizar su propio ser. Que esto no suceda es lo que retrasa la
llegada del Mesias». Todos estan llamados a desarrollar y realizar personalmente
esta unicidad, y a no volver a repetir mas lo ya realizado por otro, por muy grande
gue fuese esta persona.

La idea ha sido expresada con mayor agudeza por el Rabi Sussja, quien a punto de
morir exclamé: «En la vida futura no me preguntaran: "¢Por qué no has sido
Moisés?"; me preguntaran: "¢ Porque no has sido Sussja?"».

Estamos ante una ensefianza basada en la inigualdad natural de las personas y la
imposibilidad, por tanto, de hacerlas iguales. Todos los seres humanos tienen
acceso a Dios, pero cada uno tiene una senda diferente. La diversidad humana, la
diferenciacion de sus cualidades y tendencias, es la grandeza del género humano.
La universalidad de Dios consiste en la multiplicidad infinita de caminos que
conducen hasta é€l, y cada uno de ellos esta reservado a una persona [...]. Asi, el
camino a través del cual cada uno tiene acceso a Dios le viene indicado Unicamente
por la conciencia de su propio ser, por el conocimiento de la singularidad de su
existencia. «<En cada persona hay algo Unico que no existe en ninguna otra» (M.
Buber, El cammino del huomo, Magnano 1990, 27-29).



